
Relaciones nacionales: las ideologías 

historiográficas de 
Matto, González Prada y Mariátegui1 

La escritura: un problema 

Muchos intelectuales del siglo XIX creían que la literatura podía 
ser un vehículo para elevar la sociedad, la que concebían como de- 
cadente. Clorinda Matto de Turner y Manuel González Prada com- 
partían esta creencia; para los dos, se establece una relación entre el 
escritor y la sociedad. A través de este vínculo, se puede regenerar 
la nación. En cambio, no se ha aceptado este esquema durante el 
siglo XX. Ni las teorías económicas de José Carlos Mariátegui ni su 
gran acogida posterior muestran fe en la relación literatura-vida. Tra- 
taré de explicar por qué este cambio representa un problema para la 
cultura y las letras. 

Clorinda Matto de Turner 

Al apagar el siglo XIX, se preocupaba de la naturaleza de dos tipos 
de escritura, la historia y la literatura. La noción de la historia que 
brinda Clorinda Matto de Turner (1854-1909) tiene sus raíces en Ri- 
cardo Palma, una influencia temprana en ella. Palma considera la 

1 Este estudio es una versión ampliada de una ponencia que brindé al XXXII 
Congreso Internacional de Literatura Iberoamericana (del IILI), Santiago de 
Chile, 29 de junio a 3 de julio de 1998. 

433 



  

naturaleza de la escritura, especialmente en cuanto a sus dos atribu- 
tos fundamentales, la objetividad y la imaginación. Para el autor de 
las Tradiciones peruanas, la historia tiene que "narrar los sucesos 
secamente, sin recurrir a las galas de la fantasía..."2. Cuando se com- 
binan la invención y la historia surge un nuevo género: la tradición. 
Se puede decir, entonces, que en la "tradición" hay una fusión de 
historia y creación. Vemos esto en la propia escritura de Palma. En 
palabras de Aníbal González, la escritura de Palma, tiene tanto "un 
poder de evocación" como "una densidad histórica"3. Sin embargo, 
no es una síntesis feliz. Por esto tanto los historiadores como los 
literatos han criticado a Palma, desde sus respectivas perspectivas. 
En general, se prefiere una división marcada entre la historia y la 
literatura. En sus Bocetos al lápiz, cuando Clorinda Matto define la 
tarea de la historia, acepta su división de la literatura: 

El historiador tiene que tomar el escalpelo del anatómico, en lugar 
de la pluma galana del literato, y con aquel proceder al examen del 
cuerpo, analizando los sucesos y componentes, colocando con cal- 
mosa serenidad aquí las partículas sanas, allá las viciadas, cada cual 
en su puesto; después tiene que ir al pupitre, y con el escrúpulo del 
alquimista trasladar al papel el resultado de sus estudios4. 

Clorinda Matto vuelve a hablar de la literatura y la historia en 
muchas otras ocasiones. Sin embargo, no siempre respeta la divi- 
sión historia-creación. Obviamente no lo hizo en sus propias tradi- 
ciones, pero tampoco lo logró completamente en su historia y en su 
ficción. Comenzamos con su noción de la historia. Para ella, la histo- 
ria, un tipo de escritura, es un proceso determinista. Siempre pasa 
por los acontecimientos de la vida, grabándolos. En su biografía so- 
bre Gregorio Pacheco, presidente boliviano (1884-1888), afirma que 

2 Ricardo Palma, Prólogo a Tradiciones Cuzqueñas de Clorinda Matto de 
Turner (Cuzco: H. G. Rosas, 1955), p. x. 

3 Aníbal Gónzalez, La crónica modernista hispanoamericana (Madrid: Edito- 
rial José Porrúa, 1983), p. 69. 

4 Clorinda Matto de Turner, Bocetos al lápiz de americanos célebres (Lima: 
Imprenta Bacigalupi, 1890), p. 13; también se publicó en El Perú Ilustrado 142 
(25 de enero de 1890), pp. 1327a-1327b. He modernizado todas las citas. 

la historia "recoge nombres y hechos y los consigna en las páginas 
de su libro"5. Así puede y debe existir una relación directa entre la 
historia y la sociedad, manteniéndose la primera fiel a la segunda. 

Concretamente en el "Proemio" de su celebrada novela Aves sin 
nido ella afirma que "la historia es el espejo donde las generaciones 
por venir han de contemplar la imagen de las generaciones que fue- 
ron..."6. Pero, ¿qué es un espejo? Es un aparato que refleja fielmente 
los objetos. Pero para que la historia sea espejo del Perú, si fuera 
posible, el historiador tiene que ser bilingüe. Registrar la historia 
nacional implica conocer el quechua, lengua necesaria para enten- 
der la "historia patria"7. Matto acepta explícitamente las dos tradi- 
ciones de la historia, la europea y la andina. En su semblanza sobre 
el doctor Lunarejo, una figura del barroco peruano, explica 
específicamente que sus recursos fueron tanto "los empolvados ar- 
chivos" como "la tradición oral"8. Para su época, no era común acep- 
tar esta síntesis entre lo europeo y lo andino. Surge en ella por ser 
andina y educada y por no ser de la costa como la mayoría de los 
escritores de aquel entonces. Como ha afirmado Francesca Denegrí, 
su andinismo es precisamente lo que aparta a Matto de sus colegas 
de la costa9. Aunque Matto de Turner no llega a un nivel "profundo" 
de etnología, como el que más tarde logrará Arguedas, va más allá 
que sus contemporáneos cuando determina que el quechua es im- 
prescindible para excavar la historia nacional. En esto anticipa el 
siglo XX. Para Cornejo Polar no fue hasta la época de Mariátegui 
cuando "la historiografía latinoamericana ejecutó la compleja ope- 
ración de 'nacionalizar' la tradición literaria prehispánica"10. Hay 
que reconocer, empero, que Matto inició esta tendencia un cuarto 

5 Matto de Turner, Bocetos, p. 47. 
6 Matto de Turner, Aves sin nido (Lima: Peisa, 1988), p. 9. 
7 Matto de Turner, Leyendas y recortes (Lima: "La Equitativa", 1893), p. 101. 
8 Matto de Turner, Bocetos, p. 19. 
9 Francesca Denegrí, El abanico y la cigarrera. La primera generación de 

mujeres ilustradas en el Perú (Lima: Flora Tristán/Instituto de Estudios Perua- 
nos, 1996), p. 161. 

10 Antonio Cornejo Polar, Escribir en el aire: Ensayo sobre la heterogeneidad 
sociocultural en las literaturas andinas (Lima: Horizonte, 1994), p. 13. 

AÑO V, NÚM. 17 435 RELACIONES NACIONALESTHOMAS WARD 434 LA TORRE (TE) 



  

de siglo antes que Mariátegui. Ella expone una posición historiográfica 
que no pudo haberse recibido favorablemente en la Lima costeña. 

Propone buscar la etimología de la toponimia para entender los 
orígenes de la civilización peruana. Matto ofrece ejemplos concre- 
tos como el sentido del sustantivo "Arequipa", como trompeta 
[qquepau] sonora [ari]11. Este tipo de análisis da una profundidad 
semiótica al léxico peruano, que deja penetrar en los misterios de 
los tiempos incaicos. Para ella, 

el qquechua tiene la propiedad exclusiva de condensaren una sola pala- 
bra toda una explicación importante con hermosura y claridad sorpren- 
dentes, lo cual queda ignorado por quien no conoce el idioma12. 

Concluye que, sin el quechua "no es posible escribir historia pe- 
ruana"13. Al incluir tanto el quechua como el castellano en la historia 
peruana, Matto elabora un concepto inclusivo de la historiografía. 

Sus postulados sobre la historia tienen sus paralelos en su teoría 
naturalista de la literatura. Si la historia es "espejo", la novela se con- 
cibe como una "fotografía que estereotipe los vicios y las virtudes de 
un pueblo"14. Pero, esencialmente, la novelista no distingue entre el 
espejo y la fotografía, los instrumentos esenciales para una teoría 
mimética de la escritura, no importa que sea historia o ficción. Espe- 
jo e historia, fotografía y literatura, son dos maneras de concebir 
una relación entre la escritura y la vida. Su literatura naturalista pre- 
tende ser historia, y como veremos en un momento, su historia se 
asemeja a la ficción. Ya en el exilio en Buenos Aires, Matto comenta 
la guerra civil de 1895 en el Perú. 

Recién llegada a la Argentina, los acontecimientos bélicos todavía 
doliéndole, redacta su ensayo "En el Perú. Narraciones históricas". Dos 
observaciones. Primero, Matto se da cuenta de que ella y los suyos 
son actores en la historia: "estamos narrando episodios históricos"15, 

escribe, repitiendo la idea principal que se expresa en el título del 
ensayo. Si antes la fotografía había sido símbolo de la novela natura- 
lista, ahora se confunde con el espejo de la historia. Al narrar los 
"episodios históricos", ella y su familia están "fotografiando cuadros", 
los que copian "objetivamente", no ya registrando "las partículas sa- 
nas... [y] viciadas", ni "los vicios y las virtudes", sino ahora desta- 
cando la "pústula" y el "encaje"16. La idea es que la fotografía no mien- 
te, registrando tanto lo bello como lo feo. ¿Cómo se crea este espejo 
o fotografía? El escritor tiene que estar presente en persona, "eye- 
witness to history", asegurando que "la historia no pasará 
desadvertido..." [sic]17. En la guerra civil entre Piérola y Cáceres, ella 
misma participa en aquella realidad: "vivíamos", "pertenecíamos", 
"morábamos"18, etc. 

Cuando surge la ocasión en que un historiador no puede observar 
directamente los hechos, tiene que consultar una diversidad de fuen- 
tes para lograr la objetividad. Así se puede matizar las diversas pers- 
pectivas y prejuicios ideológicos. En la introducción a sus Bocetos, 
ella afirma que el historiador tiene que ser cosmopolita. Por ejemplo, 
para que un peruano pueda explicar objetivamente la Guerra del Pací- 
fico (1879-1883), conviene leer textos de los tres países que estuvie- 
ron bajo condiciones de guerra. Esto es exactamente lo que hace Matto 
cuando escribe sus Bocetos, consulta a autores del Perú, Bolivia y Chile. 

Sin embargo, precisamente por estar cerca de los hechos, es difí- 
cil lograr la objetividad. Un historiador que sufre por los hechos difí- 
cilmente puede escribir una historia "fría y severa", como Matto pro- 
clama en un momento19. De hecho, ella padeció mucho durante la 
guerra civil de 1895. Sería difícil que fuese objetiva. La relación que 
tuvo con Cáceres se remontó a la Guerra de 1879, en la que ella mis- 
ma participó en la defensa de la patria que efectuó Cáceres20. Luego, 

11 Matto de Turner, Leyendas y recortes, p. 104-6. 
12Ibid., p. 104. 
13 Ibid.,p. 107. 
14 Matto de Turner, Aves, p. 9. 
15 Matto de Turner, Boreales, Miniaturas y Porcelanas (Buenos Aires: Juan A. 

Alsina, 1902), p. 25. 

16Ibid 
17Ibid 
18 Ibid., pp. 22-4. 
19 Matto de Turner, Bocetos, p. 47. 
20 Mary S. Berg, "Writing for Her Life: The Essays of Clorinda Matto de 

Turner". Reinterpreting the Spanish American Essay; Women Wñters of the 19th 
and 20th Centuries, ed. Doris Meyer (Austin: Univ. of Texas Press, 1995), p. 81. 

THOMAS WARD 436 LA TORRE (TE) AÑO V, NÚM. 1.7 RELACIONES NACIONALES 437 



  

en El Perú Ilustrado, se escribieron cartas de apoyo mutuo. Durante 
el golpe de estado, ella se pronunció a favor del presidente Cáceres; 
como se ve, había vínculos estrechos entre los dos. Así su andinismo 
y su feminismo no son las únicas razones por las que las fuerzas de 
Piérola destruyeron su imprenta "La Equitativa". Su apoyo de Cáceres 
puede haber sido la razón principal que ganó la ira del caudillo cleri- 
cal, Nicolás de Piérola. 

En fin, para Matto la historia escrita siempre tiene una meta. La 
suya, que admite abiertamente en la introducción a sus Bocetos, es 
"la regeneración social a que aspiramos"21. Por sus anhelos civiles, 
admite que, como biógrafa, tiene derecho de acentuar "las buenas 
acciones" de sus héroes más "que sus vicios22. Así su práctica natu- 
ralista y objetiva de la literatura puede reorientarse con la luz de una 
escritora ilustrada. En su biografía de Gregorio Pacheco, afirma su 
derecho de "señalar y analizar" elementos de la vida del sujeto histó- 
rico por lograr sus metas23. En su semblanza de Francisca Zubiaga 
de Gamarra, admite lo siguiente: "no me creo con suficiente derecho 
para penetrar en el sagrado recinto de la vida privada"24. La creencia 
en la santidad de la vida personal frente a la vida pública puede ser 
honorable en muchos sectores, especialmente en los países latinos; 
por respeto al individuo, es lo público que cuenta. Pero, ¿con qué 
medida se determina el límite entre lo íntimo y lo oficial? 

Protegida la vida privada de sus sujetos, ella asegura que la gran- 
deza de las figuras históricas se mide no por su altura sino "por 
el número de sus virtudes"25. ¿Pero por qué medida se estiman 
las virtudes? Tal problema se resuelve por la filosofía, no por la 
historia, disciplina demasiado estrecha para juzgar las virtudes. 
Sin determinar una pauta para hacerlo, no se puede lograr la ob- 
jetividad necesaria para ser espejo o fotografía, sin poder cuan- 
tificar la materia de la historia, su naturalismo materialista se 
acerca cada vez más al modernismo espiritual. Cruza la frontera 

entre la historia y la literatura, aun cuando pretende evitarlo. Siem- 
pre tendrá algo de artista: hay toques impresionistas o modernistas 
en su ensayo realista, hay campanas que tocan en momentos clave, 
surgen descripciones de la mesa de Piérola en que ella no pudo ha- 
ber estado presente. Finge ser testigo ocular cuando en realidad no 
lo fue. 

Ya que nuestra historiadora ha estado cerca de los hechos, es- 
cribe en el ensayo lo que sabe e intuye lo que queda. Su experien- 
cia le da autoridad a su materia. Esto ya lo había puesto en práctica 
con sus novelas. Ella ha estado en la sierra donde observó las ac- 
ciones de políticos y clérigos corruptos. Sus escritos pretenden ser 
remedos de la realidad, pero en la novela, no es la autora que narra 
el argumento, es una narradora omnisciente, capacitada por las ex- 
periencias de la autora; su omnisciencia también le da más autori- 
dad que un historiador objetivo para contar lo ocurrido. La novela 
puede ser, de esta manera, más efectiva que el ensayo en su tarea 
de convencer al lector, hecho necesario para cambiar la sociedad. 
Pero es una diferencia de grados. Emplea la misma técnica, aunque 
más sutilmente, en sus "Narraciones históricas". Lo que interesa 
en su teoría es la técnica de fingir reproducir objetivamente la rea- 
lidad para luego emitirla al lector, para que tome acción. Así, no 
importa que sea novela o ensayo, las dos son "historias" que regis- 
tran tanto los "vicios* y "pústulas" así como los "encajes" y "virtu- 
des". Es la tarea de tanto la literatura como de la historia el "trasla- 
dar al papel" lo bueno y lo malo de la sociedad para luego transmi- 
tírselo a las generaciones posteriores, para que aprendan. Cuando 
permite que su conocimiento ilustrado le dé énfasis a un elemento 
y otro, toma la licencia artística de Ricardo Palma26, pero ya acepta 
también la idea de una literatura comprometida de Manuel González 
Prada. 

  

438 THOMAS WARD LA TORRE (TE) RELACIONES NACIONALES 439 AÑO V, NÚM. 17 

21 Matto de Turner, Bocetos, p. 15 
22Ibid.,p. 14. 
23 Ibid.,p. 118. 
24Ibid., p. 151. 
25Ibid, p.43. 

26 Por lo menos durante su período peruano, Matto nunca se libra de la 
influencia de Ricardo Palma. Aún después de pregonar el grito 
gonzálezpradiano en apoyo de la juventud, publicando los ensayos "Grau" y 
"15 de Julio" en El Perú Ilustrado, sigue publicando a Palma (más que a González 
Prada) y otros tradicionistas. 



  

Manuel González Prada 

La mentalidad de un pueblo se refleja tanto en su historia escrita 
como en su literatura. Las características de esta conexión entre la 
palabra y la vida varían según la tradición del escritor, pero existen 
claramente, reflejando la vida en lo escrito. Sin embargo, si la litera- 
tura puede servir para analizar el pueblo, también puede usarse a la 
inversa para cambiar la sociedad. Más o menos ésta es la idea que 
vimos en la política de la escritura de Matto de Turner. Pero si la 
historia y literatura se asemejan en la cuzqueña, en Manuel González 
Prada (1844-1918) claramente se distinguen; tienen diferentes carac- 
terísticas y funciones. La primera pertenece al pasado y la segunda 
al porvenir. González Prada no pretende escribir historia, salvo unas 
narraciones cortas sobre su niñez, "El amigo Braulio" y sobre su pa- 
pel en la Guerra del Pacífico, "Impresiones de un reservista"27. En 
otro lugar he estudiado dos nociones de la historia en González Prada, 
la primera teológica, gubernamental u oficial, y la segunda, su reme- 
dio, la científica. En aquel trabajo expliqué cómo para González Prada 
la historia muchas veces se contamina con leyendas, mitos y la polí- 
tica clasista. En esto González Prada demuestra la misma preocupa- 
ción por la objetividad que Matto de Turner. En el caso del autor de 
Páginas libres la búsqueda de la objetividad resulta de los resabios 
positivistas que todavía muestra. El anarquista sigue celebrando el 
tercer estado de la humanidad, el positivo, libre de la teología y la 
metafísica. Al buscar la historia oculta de Jesucristo, por ejemplo, 
González Prada postula preguntas retóricas sobre la historicidad de 
los Evangelios, y trata de racionalizar, leer entre líneas, para descu- 
brir la historia positiva de Jesucristo28. Así la historia científica fun- 
ciona como correctiva para la teológica, liberando al individuo de 
los dogmas opresivos. 

González Prada también comenta la historia política escrita por la 
clase dominante. Como corrección, recomienda la historia del rebaño, 

de las multitudes, del individuo común, no del pastor, ni del Napoleón, 
ni del dictador29. Elabora una teoría anarquista de la historia, en que 
el individuo predomina; anticipa, de esta forma, la intrahistoria de 
Unamuno. La historia para González Prada es como un museo o una 
biblioteca, que preserva el pensamiento de antaño30, atributo impor- 
tante e interesante, porque se puede aprender una lección del pasa- 
do. Pero la historia en el Perú, muchas veces, representa una visión 
teológica, españolizante, medieval y política. Hay que rechazar esa 
historia. 

Para liberarse de la historia opresora, González Prada propone 
inspirarse en libros extranjeros, la ciencia y la sociedad con la cual 
el escritor debe comprometerse. Se crea así no la historia, sino un 
nuevo tipo de literatura, capaz de elevar la sociedad. Hay que cam- 
biar, realmente, la naturaleza de las letras peruanas, extirpando su 
hispanofilia. Mariátegui opina que González Prada inicia la etapa cos- 
mopolita de la literatura peruana, liberando su tradición literaria del 
colonialismo31. De su cosmopolitismo, González Prada adquiere su 
interés en la ciencia, que influye en su noción de las letras. La litera- 
tura debe, entonces, "basarse en las deducciones de la Ciencia posi- 
tiva"32. Así logra una objetividad relativa, libre de la teología o la 
metafísica, o los intereses de clase. En esto coincide con las pro- 
puestas de Matto de Turner, a quien conoció en el Círculo Literario 
de Lima. Si el escritor logra una literatura científica, tendrá suerte, 
pues despertará "la admiración de la posteridad", es decir, será his- 
toria del porvenir, libre del escolasticismo del pasado. 

José Carlos Mariátegui 

Como Clorinda Matto y Manuel González Prada, José Carlos 
Mariátegui (1895-1930) percibe una relación entre la sociedad y la 
palabra. La creación artística tiene su papel sutil en el desarrollo de 

27 Las dos publicadas en El tonel de Diógenes. Manuel González Prada, Obras, 
7 vols., Ed. Luis Alberto Sánchez (Lima: PetroPerú, 1985-9), v. 2, pp. 63-9; 37-48. 

28 Thomas Ward, La anarquía inmanentista de Manuel González Prada (New 
York: Peter Lang, 1998), pp. 75-82, 

29 Ward, La anarquía inmanentista, pp. 75-6. 
30 González Prada, v. 3, p. 52. 
31 José Carlos Mariátegui, Siete ensayos de interpretación de la realidad pe- 

ruana (México: Era, 1979), pp. 213, 228. 
32 González Prada, v. 1, p. 69. 

441 RELACIONES NACIONALES AÑO V, NÚM. 17 LA TORRE (TE) THOMAS WARD 440 



  

la sociedad -como indica el sociólogo Edgard Montiel- por su condi- 
ción "latente en la superestructura"34. Estos vínculos se comentan 
claramente en Mariátegui. En sus Siete ensayos, afirma que la litera- 
tura se caracteriza por "sus relaciones con la política, la economía, 
la vida en su totalidad"35. Se nutre "de una tradición, de una historia, 
de un pueblo"36. Mariátegui, a diferencia de Matto y González Prada, 
no sólo elabora una teoría de la literatura, sino que expone una teo- 
ría de diferentes literaturas, según la época, la ideología o la econo- 
mía. Admite las diversas tradiciones, ciudad y sierra, y comenta las 
diferencias entre ellas. Como González Prada, Mariátegui desdeña la 
literatura españolizante en el Perú porque no se armoniza con la rea- 
lidad nacional37. Pero donde González Prada propone la literatura 
extranjera, Mariátegui asegura que el Perú es un país que no asimila 
bien las ideas de otras naciones38. Por esta razón, proclama la nece- 
sidad de una literatura que surja de la tradición y la historia del pue- 
blo indígena39. No es que González Prada no acuda a la historia incaica 
del Perú; sus Baladas peruanas prueban que sí. Tampoco es que el 
Maestro no se preocupe por los naturales coetáneos. Algunos poemas 
de las Baladas, como "El mitayo", son de tema eterno en el Perú. Su 
muy famoso "Nuestros indios" también demuestra su preocupación 
por el quechuaparlante contemporáneo. Lo mismo podemos afirmar 
de Matto de Turnen Su famosa novela Aves sin nido es una denuncia 
de la mita y de la violación de la mujer serrana, tanto la notable como 
la natural. Pero a diferencia de sus antecesores, Mariátegui espera es- 
cuchar una voz quechua que brote del pueblo mismo. 

Como no hay todavía literatura indígena establecida, Mariátegui 
busca una literatura indigenista. Declara que la literatura serrana no 

33 González Prada, v. 1, p. 69. 
34 Edgar Montiel, "Presencia de Mariátegui en la ciencia social de América 

Latina", 7 ensayos/50 años en la historia (Lima: Amauta, 1979), p. 256. 
35 Mariátegui, Siete ensayos, p. 214; también p. 221; también p. 246. 
36Ibid, p. 215. 
37 Criticará a la universidad peruana por la misma razón. Mariátegui, Siete 

ensayos, p. 121. 
38 Ibid., p. 94. 
39 Ibid., p. 215. 

logra "una modulación propia" antes de Ricardo Palma y González 
Prada. Sin embargo, el Amauta se equivoca en esto. La literatura se- 
rrana no puede ser "propia" a través de las plumas de Palma y 
González Prada, ambos son escritores costeños y urbanos, hecho 
que el mismo Mariátegui reconoce40. Se puede decir lo mismo de 
Matto, quechuaparlante, es verdad, pero que impone la noción 
sarmientina de civilización y barbarie a la sierra, adaptándola a la 
novela europea del naturalismo. En Aves sin nido los Marín son de la 
costa y representan la civilización, frente a la "barbarie" de la sierra. 
Esta novela es indigenista, no indígena. El mismo Mariátegui admite 
que "Lima ha impuesto sus modelos a las provincias"41. No hay lite- 
ratura serrana escrita. Así Mariátegui busca, espera, añora el día en 
que los propios indios estén en grado de producirla"42. Pero esto ya 
no es un problema literario sino económico. 

Ya durante el siglo XX de Mariátegui, la literatura peruana supera 
tanto la colonial de Segura y Pardo como la cosmopolita de González 
Prada. Ya en la "Nueva época", se llega a formular una literatura na- 
cional43. César Vallejo y la vanguardia son el paradigma. Sin embar- 
go, la manera de encontrar la literatura quechua sin el filtro del colo- 
nialismo es un problema que Mariátegui no resuelve. Él mismo admi- 
te que la escritura y la gramática del quechua tienen su origen en 
España y afirma que el destino colonial de la literatura quechua es 
tal que sólo se produce por escritores bilingües44. Tenía mucha ra- 
zón, ya que un joven bilingüe, que en aquel momento contaba con 17 
años, poco a poco iba a convertirse en uno de los novelistas más 
importantes del Perú: se llamaba José María Arguedas. 

Pero a diferencia de Matto de Turner y González Prada, Mariátegui 
no ve la relación entre literatura y sociedad como la manera preferi- 
da para mejorar esta última. Esto a pesar de apoyar a los 
vanguardistas y dedicar el séptimo de su Siete ensayos a las letras. 
Mariátegui no escribe novelas naturalistas como Matto, tampoco 

40 Ibid ,p. 225. 
41 Ibid. 
42 Ibid, p. 306. 
43 Ibid.,p. 213. 
44 Ibid.,p.210. 

443 RELACIONES NACIONALES 442 THOMAS WARD LA TORRE (TE) AÑO V, NÚM. 17 



  

redacta poesías modernistas como González Prada: renuncia a su 
poesía juvenil45. Un elemento de la herencia española que ataca es pre- 
cisamente "el concepto literario y aristocrático de la enseñanza"46. Tal 
vez hubiera aceptado la relación entre la palabra y la vida si el Perú 
hubiera logrado una literatura indígena, pero esto sería inalcanzable 
en una cultura escrita. Como nos recuerda Martín Lienhard, hablan- 
do de los escritores subalternos, "para adquirir las técnicas moder- 
nas de narrar que ellos efectivamente emplean, tuvieron que 'rene- 
gar1, en cierto sentido, de la cultura de sus antepasados"47. 

Todas las ideas de Mariátegui sobre la literatura tienen que ver 
con su noción de la historia. En él, no hay necesidad de rechazar la 
historia como en González Prada. Como advierte Cornejo Polar, la 
historia en Mariátegui se concibe "como un proceso de conflictos"48. 
Hay que aceptarla y estudiarla como sociólogo para entender el trans- 
curso de los años. Así el Amauta no desea crear literatura como la 
novelista naturalista ni tampoco como el poeta modernista, desea 
una "reivindicación indígena" que sólo puede lograrse a través de 
una política socialista49. Para liberarse, los indígenas necesitan unir- 
se, dejar de pensarse localmente. Necesitan hacerse una masa orgá- 
nica50. Pero dejar lo local es reprimir lo que Cornejo Polar ha llama- 
do la heterogeneidad51, es apartarse de la cultura ancestral para acer- 
carse a un modelo occidental de economía. 

Mariátegui demuestra cierta admiración por las innovaciones 
finiseculares de Manuel Vicente Villarán (1873-1958), rector de San 
Marcos. El profesor Villarán propuso una educación profesional, ba- 
sada en las necesidades económicas, inaugurando la época 

posmoderna en el Perú. Mariátegui aporta un discurso del profesor 
afirmando '"que las necesidades de la época exigen, ante todo, hom- 
bres de empresa, y no literatos ni erudito'"52. Mariátegui cita tam- 
bién al socialista francés, Jorge Sorel. Reseñando su libro La ruina 
del mundo antiguo, lo ve como una denuncia del "parasitismo del 
talento literario...[,] una de las causas más serias de la corrupción 
de las clases ilustradas"53. Mariátegui rechaza lo que él ve como el 
aristocratismo de los humanistas y aboga por la creación de más 
"Escuelas del Trabajo", así como en Alemania o en Rusia54. El socia- 
lista peruano se apoya en Sorel y en Villarán porque dan fundamento 
a su rechazo de la regeneración social por la relación literatura-vida. 
Por medio de su estudio de la historia peruana, Mariátegui llega a la 
conclusión que son los propios literatos (y doctores) que impiden el 
progreso moderno de la sociedad55. "Muchas veces son más inmora- 
les que los técnicos provenientes de las facultades e institutos de 
ciencia"56. La literatura ya no es significativa por su función pedagó- 
gica. Tanto el obrero costeño como el serrano se elevarán a través 
de una economía empresorial. 

Conclusiones 

El siglo XX ha preferido el mensaje de Mariátegui al de sus dos 
precursores: no hay ninguna estatua de Clorinda Matto en Lima, no 
había un monumento a González Prada hasta 1995, cuando conme- 
moraron con su imagen la Avenida Javier Prado. Matto, hasta recien- 
temente, casi se había borrado del mapa ideológico57. A González 

45 Jorge Basadre, "Introducción a los Siete ensayos ". En 7 ensayos / 50 años 
en la historia (Lima: Biblioteca Amauta, 1979), p. 25. 

46 Mariátegui, Siete ensayos, p. 105. 
47 Martín Lienhard, La voz y su huella: Escritura y conflicto étnico-social en 

América Latina 1492-1988 (Hanover: Ediciones del Norte, 1991), p. 128. 
48 Cornejo Polar, Escribir en el aire, p. 192. 
49 Mariátegui, Siete ensayos, p. 44. 
50 Ibid,p.45. 
51 Cornejo Polar, Escribir en el aire, pp. 11-24. 

52 Citado en Mariátegui, Siete ensayos, p. 105. 
53 José Carlos Mariátegui, "La enseñanza y la economía", Temas de educa- 

ción (Lima: Editorial Amauta, 1988), p. 41. 
54 Mariátegui, "La enseñanza y la economía", pp. 44-47. 
55 Mariátegui, Siete ensayos, pp. 94-118. 
56 Mariátegui, "La enseñanza y la economía", p. 41. 
57 Efraín Kristal ofrece unas ideas sobre este problema en su Una Visión 

urbana de los Andes. Génesis y desarrollo del indigenismo en el Perú 1848-1930 
(Lima: Instituto de Apoyo Agrario, 1991), pp. 151-3. 

444 THOMAS WARD RELACIONES NACIONALES 445 AÑO V,  NUM. 17 LA TORRE (TE) 



  

Prada siempre se le ha brindado una breve mención en las historias 
literarias y en las antologías, sin reexaminarlo. Los centenarios de 
los dos colegas del Círculo Literario casi pasaron inadvertidos. Como 
se sabe, esto no ha sido el caso de Mariátegui, que ha formado mar- 
co importante para el pensamiento peruano del siglo XX. Tiene su 
estatua, su casa museo y su centenario, que recién se celebró, 

En resumen, las ideas literarias e históricas de Matto de Turner se 
basan en su noción decimonónica de la escritura. Tanto la 
historiografía como las letras deben concebirse como un espejo o 
una fotografía. Matto propone una literatura naturalista, pero, por 
escribir con pasión, le salen elementos impresionistas. En González 
Prada, la historia se entiende como un museo para estudiar el pasa- 
do, en cambio, la literatura debe idear los futuros posibles. Esta acti- 
tud ayudó a agudizar su disputa con Ricardo Palma. Nada más fácil 
de comprender. Pero si Matto de Turner y González Prada elaboran 
una teoría sencilla de la escritura, Mariátegui esbozará tres tipos de 
literatura según la ideología, hace distinción entre la literatura rural 
y urbana, y define todos los atributos de la escritura según sus teo- 
rías económicas. De esta manera acepta la literatura como fuente de 
estudio, pero no como faro educativo, idea muy romántica que per- 
manece en Matto y González Prada. Mariátegui hace suya una idea 
de González Prada: la condición del indígena es económica y social, 
no racial58. Pero esta idea en González Prada es sólo una de muchas. 
En Mariátegui ocupa un plano principal. La propuesta económica va 
a reemplazar la relación literatura-sociedad para regenerar la na- 
ción, lo que constituye un peligro. Al proponer la mejora social a 
través de la economía, se abre paso no para la poscolonial, sino para 
el neocolonialismo, por medio del cual penetran las corporaciones 
multinacionales. 

Al fin y al cabo, la historia la escriben los que tienen el poder. Sin 
embargo, el poder no es absoluto y sus diferentes aspectos pertene- 
cen a diferentes sectores de la sociedad, y el escritor siempre tiene 
cierto poder. Por esto Matto escribe su historia como una novela 
naturalista. No es completamente objetiva, pero al fingir serlo, pue- 
de convencer a su auditorio. González Prada rechaza el realismo y, a 

58 González Prada, v. 3, p. 209. 

base de sus investigaciones científicas y filológicas, crea una litera- 
tura impresionista que puede idear un nuevo porvenir. Los dos, así, 
tienen sus prejuicios, es decir, son moralistas. A través de una mo- 
ral, la escritura orienta a la sociedad. En Matto, la tarea del escritor 
es la de mejorar las costumbres59. En González Prada, el escritor, 
con su pluma, debe civilizar60 una sociedad contaminada por la 
voracidad, la corrupción y la pasividad. Mariátegui, en cambio, ofre- 
ce propuestas económicas: para él, las soluciones morales no han 
funcionado en la historia. 

Matto finge participar en la historia como observadora objetiva 
porque es pragmática. Quiere convencer. Es reformista. No hay que 
destruir el sistema, hay que usarlo para efectuar el cambio. A través 
de las letras, González Prada destruye los mitos, la historia tradicio- 
nal y las mentalidades escolásticas y españolizantes, creando un 
porvenir ideal. Propone una nueva literatura, aspirando a reorientar 
la dirección de la historia. Es revolucionario. Destruye el sistema pero, 
siendo anarquista nihilista, no ofrece otro. Sin embargo, el nihilismo 
de González Prada abre paso para las propuestas posteriores de 
Mariátegui, el que comienza sus Siete ensayos con un lema de 
Nietzsche y parte de la relación literatura-sociedad para analizar los 
problemas sociales. Pero la solución posmoderna que Mariátegui 
ofrece no es literaria, es económica: el capitalismo para llegar al 
marxismo, la economía acultural y así amoral antes de las letras. 

Al contemplar la escritura, la economía, la tecnología y la 
globalización al principio del siglo XXI, es instructivo comparar nues- 
tra época con la de hace cien años, donde vemos las mismas tenden- 
cias, aunque con tecnologías más embrionarias. Al cerrar el XX hay 
una preponderancia de formas electrónicas de comunicación. Ya éstas 
eclipsan el texto tradicional, el periódico y el libro. Es difícil negar el 
impacto, positivo o negativo, que la cultura electrónica del mercado 
global ha tenido en la nación, una constante desde el XIX. Esta pro- 
blemática tiene su antecedente en el paso del XIX al XX, cuando la 

59 Matto de Turner, Aves, p. 9. 
60 González Prada, v. 1, p. 60. Véase mi próximo "Manuel González Prada y 

la naturaleza del escritor en vísperas de la posmodernidad". 

THOMAS WARD RELACIONES NACIONALES LA TORRE (TE) 447 AÑO V, NUM. 17 446 



448 THOMAS WARD                                       LA TORRE (TE) 

Ciencia se escribía con mayúscula. La prensa comienza a publicar 
telegramas, las noticias de otras partes del mundo comienzan a 
publicarse casi simultáneamente, los vapores y los trenes vincula- 
ron regiones antes demasiado lejanas para una comunicación regu- 
larizada, por primera vez el teléfono trasmitió instantáneamente la 
voz de una casa a otra, de ciudad a ciudad, y el fonógrafo y el cine 
hicieron posible que una cultura pudiera ver y escuchar a otra sin 
viajar. 

Dentro de ese ambiente la escritura no disminuyó en importancia, 
el escritor se adaptaba. Por esto Matto de Turner y González Prada 
pregonaron la importancia de los jóvenes, llamada que no fue muy 
bien aceptada. Pero no dejaron de luchar. Matto de Turner publica- 
ba su revista ilustrada con contribuciones importantes de peruanos, 
latinoamericanos y españoles (desde Mercedes Cabello y Rubén Darío 
hasta Juan Valera). González Prada distribuía sus ideas en volantes y 
publicaciones efímeras. El mismo Mariátegui, a pesar suyo, difundía 
sus ideas económicas en su revista de escritura. 

Un siglo después de Matto, González Prada y Mariátegui, los estu- 
diantes ya no son estudiantes sino consumidores. Vivimos en un 
mundo donde hay profesores que ya pregonan la abolición del texto 
en papel. Ahora es un mundo donde el mercado delimita las mate- 
rias académicas, donde la tecnología compite con el libro escrito, 
donde los estudios culturales porfían a la misma literatura. Ha llega- 
do el momento en que el escritor necesita ser rebelde, ir contra la 
corriente, establecer un ideal que va más allá de un mundo definido 
por el mercado. Por esto, las propuestas profesionales de Mariátegui 
son peligrosas. Una vuelta a los gritos morales de Matto y Prada pue- 
de estimular al lector a buscar un ideal, esto es, en un mundo que 
cada vez tiene menos significado. 

THOMAS WARD 
LOYOLA COLLEGE 


